
INTERSECCION
ALIDADE: 
CONCEITO E 
HISTÓRICO

M A R I A A M É L I A D E  A L M E I D A

T E L E S / 2 0 2 1



VÍDEO
CARLA
AKOTIRENE



TEORIA DO NÓ:
HELEIETH

SAFFIOTI (1934 – 2010)

• Conceito e quando começou o seu uso:

• Interseccionalidades: São formas de
capturar as consequências de interação
dentre duas ou mais formas de
subordinação, sexismo, racismo,
patriarcalismo. É uma categoria que busca
superar a noção de sobreposição de
opressões. É um tipo de opressão com
características próprias. É conceito usado
para dar um passo além na noção de
discriminações múltiplas muito propaladas
nas análises sobre a situação das
mulheres negras. (Kimberlé Crenshaw,
jurista feminista negra, dos EUA, que usou
pela primeira vez a expressão com este
sentido, por volta de 1989).

Segundo Saffioti, pelo menos três 
contradições fundamentais devem ser 
levadas em conta, ao analisar a 
realidade: gênero/sexo, raça/etnia e 
classes sociais.

Não se trata de somar racismo + 
sexismo + classes sociais.

Trata-se de perceber que a complexa 
realidade, no mínimo, resulta da fusão 
dessas contradições.

As discriminações não são apenas 
quantitativas mas qualitativas.

O importante é analisar estas 
contradições na condição de fundidas 
ou enoveladas ou enlaçadas num nó. No 
nó elas passam a apresentar uma 
dinâmica especial, própria do nó. (1987)



FEMINISTAS QUE CONTRIBUÍRAM NA 
CONSTRUÇÃO DO CONCEITO!
• "É o entendimento de que a luta das mulheres deve ter uma abordagem na 

qual os vetores: raça/etnia, gênero/sexualidade, classe social, moldam as 
experiências das mulheres negras e suas intervenções. Interseccionalidade é 
como um sistema de opressões interligados. (Patrícia Hill Collins (1948 - ) 
(2019, p.460)

• Além da violência atravessar as raças, classes e gerações, as queixas das 
mulheres negras sofrem estigmatização pelos aparelhos do Estado, devido 
às mulheres negras serem moradoras de espaços considerados perigosos , 
identificados como pontos de tráfico de drogas pelas mídias televisivas. O 
machismo propicia aos agressores de mulheres, delegados, juízes e ativistas 
de direitos humanos, o encontro de iguais, pq a polícia que mata os homens 
no espaço público é a mesma que deixa as mulheres morrerem dentro de 
suas casas – o desprestígio das lágrimas de mulheres negras invalida o 
pedido de socorro, epistemológico e policial. (Carla Akotirene, 2019, p.69)



FEMINISMOS AFRO-LATINO-AMERICANOS: 
LÉLIA GONZALEZ (1933-1994)

• Considera que os diversos movimentos étnicos, como 
indígenas, os não brancos e os movimentos negros formam 
parte significativa das sociedades latino-americanas. Buscam 
suas raízes identitárias e enfrentam as desigualdades étnico-
raciais, sociais e de gênero nos territórios latino-americanos 
onde vivem e trabalham. As mulheres indígenas, negras e não 
brancas enfrentam o sexismo/racismo e precisam conhecer sua 
história e a história de outros povos afim de criar condições 
descolonizadoras. Estão em busca de suas ancestralidades a 
partir desses territórios.



CARLA AKOTIRENE:
INTERSECCIONALIDADE (2019)
• Carla Akotirene (Salvador /BA) coloca ser imperativo aos ativismos , 

incluindo o teórico, conceber a existência duma matriz colonial 
moderna cujas relações de poder são imbricadas em múltiplas 
estruturas dinâmicas, sendo todas merecedoras de atenção política.

• Combinadas, essas estruturas, requerem dos grupos vitimados alguns 
requisitos:

• 1. instrumentalidade conceitual de raça, classe, nação e gênero.

• 2. sensibilidade interpretativa dos efeitos identitários.

• 3. atenção global para a matriz colonial, evitando assim o desvio 
analítico para apenas um eixo de opressão.



A INTERSECCIONALIDADE É UM DESAFIO PARA 
ENFRENTAR AS ROTAS HEGEMÔNICAS DA TEORIA 
FEMINISTA DA MULHER UNIVERSAL !

• "Enquanto as mulheres brancas têm medo de que seus filhos possam 
crescer e serem cooptados pelo patriarcado, as mulheres negras 
temem enterrar seus filhos vitimados pela necropolítica. (Akotirene, 
2019, p. 22) Refere-se ao pensamento interseccional de Audre Lorde 
(1934 – 1992) pensadora estadunidense de origem caribenha) e Achille 
Mbembe (1957 - ) nascido em Camarões, na África Central.

• Akotirene faz questão de dizer que "é da mulher negra o coração do 
conceito de interseccionalidade". As mulheres negras não querem ser 
tratadas "como a mãe preta, sobrenatural, matriarca, guerreira, que 
tudo aguenta e suporta".

• Ela trata a interseccionalidade como ferramenta ancestral ao se referir 
a Sojourner Truth que tornou-se pioneira do feminismo negro ao 
proferir o discurso em 1851: "Eu não sou uma mulher?"



EU NÃO SOU UMA MULHER?

• "Aquele homem ali, disse que as mulheres precisam ser ajudadas a
entrarem em carruagens, ser erguidas sobre valas e ter os melhores
lugares em qualquer ocasião. Ninguém nunca me ajudou a subir numa
carruagem, ou atravessar poças de lama ou me deu um melhor lugar!
E eu não sou uma mulher? Olhem para mim! Olhem para os meus
braços! Eu tenho arado, plantado e trazido a colheita para celeiros e
nenhum homem me superou! E eu não sou uma mulher? Eu pude
trabalhar tanto quanto e comer tanto quanto um homem – quando eu
conseguia comer – e aguentar as chibatadas da mesma maneira! E eu
não sou uma mulher? Eu dei à luz treze crianças, e vi todas elas serem
vendidas como escravas e quando eu chorei minha dor de mãe,
ninguém além de Jesus me ouviu! E eu não sou uma
mulher?"(Sojournet Truth, 1851)



NÃO EXISTE HIERARQUIA DE OPRESSÃO ! 
(AUDRE LORDE)

• "A interseccionalidade impede aforismos matemáticos 
hierarquizantes ou comparativos. Não se somam identidades. 
Analisam-se as condições estruturais que atravessam 
corpos, quais as posicionalidades reorientam significados 
subjetivos desses corpos, por serem experiências modeladas 
por e durante a interação das estruturas, repetidas vezes 
colonialistas, estabilizadas pela matriz de opressão, sob a forma 
de identidade." (Akotirene, p.43 e 44)



FEMINISMO NEGRO!

Akotirene escreve: "Acompanho Kimberlé Crenshaw, pois uma vez 
protegidos do racismo, podemos nos proteger de qualquer violência e 
lutar por mais tempo contra as necropolíticas. Seu trabalho clássico: 
"Mapeando as margens: interseccionalidade, políticas de identidade e 
violência contra mulheres de cor" (1989)" traz com rigor as 
subordinações raciais e sexuais mutuamente reforçadas."

Angela Davis: "Entre nós, havia aquelas pessoas que reconheceram que 
tínhamos de descobrir uma forma de reunir tais questões (raça/etnia, cor 
da pele, gênero/sexo e classe social). Elas não estavam separadas em 
nossos corpos e também não estão separadas em termos de luta." 
(p.108) (Ela critica o uso punitivista do termo).



CONCLUSÃO

• O termo tem sido muito usado pelas feministas negras jovens que o 
assimilaram e tem sido uma ferramenta importante para articular lutas 
cotidianas.

• "Como demonstrou Akotirene , para nós, feministas negras, 
interseccionalidade é mais do que um conceito - é uma teoria e 
também uma ferramenta de luta política que nasce do cotidiano, dos 
enfrentamentos e dos desafios políticos das mulheres negras 
que envolve interpretações teóricas da realidade a partir de certo 
ponto de vista." (2019) (Angela Figueiredo, professora e 
pesquisadora do Centro de Artes Humanidades (CAHL - UFRB)

• Para leitura: "Intersecionalidade" de Carla Akotirene, Feminismos 
Plurais, 2019.


